
Предисловие 
 

 

8 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ПРЕДИСЛОВИЕ 
 
 

Очередной выпуск ежегодника «Человек: образ и сущность» по-
священ одной из самых «тонких» и вместе с тем актуальных проблем – 
проблеме отношения слова и культуры. 

В обыденном сознании слово понимается как знак предмета или 
явления, момент и средство языкового общения, как звукосочетание, не-
сущее определенную информацию – команду, выражение эмоционального 
отношения к реалиям жизни. В этом контексте слово воспринимается как 
повседневная, привычная реальность, над сущностью которой не имеет 
резона серьезно задумываться. Ею следует пользоваться. 

Углубленные размышления над словом, однако, порождают немало 
вопросов. Лингвистические исследования, имеющие дело с эмпирией 
языков – речью и письменностью, сталкиваются с некоей загадочностью 
слова, интерпретация которой разделяет их на противостоящие группы. 

Например, трудно однозначно определить, что составляет сущность 
слова — его материальная, физическая оболочка или идеальная субстан-
ция? И как возникает связь между смыслом, который несет в себе слово, и 
его физическим выражением – звуком или письмом? Каким образом мо-
жет слово, будучи в своей смысловой сущности чем-то невещественным, 
идеальным, влиять на реальное поведение человека, на его физическую 
динамику? 

Немало недоуменных вопросов порождает и процесс языкового 
взаимодействия цивилизаций. Если специфика языка определяет характер 
понимания человеком окружающего его мира, то почему народы, имею-
щие разные языки, могут понимать друг друга; и понимают ли они друг 
друга правильно? 



Предисловие 
 

 

9 

 

Ответ на такого рода вопросы как раз и выявляет те составляющие 
слова, которые превращают его в формирующую силу культуры. И здесь 
исследователь сталкивается с очередной загадкой, а именно – с магиче-
ской, сакральной силой слова. Такое слово из обычной «элементарной 
частицы» языка превращается в Слово как исходный принцип цивилиза-
ционного бытия. Культура как форма самопонимания и цивилизационного 
самоопределения вырастает из магии слова, его сакрального смысла. 

Исследование этой проблемы можно было бы условно назвать 
«философией слова». Предмет «философии слова» выявляется уже в из-
вестном утверждении, зафиксированном в «Библии». «В начале было 
Слово». Слово здесь понимается как первоначало бытия, из которого 
рождается всё. Открытым философией первоначалам   бытия – воде, воз-
духу, огню, атомам и пустоте, неподвижному бытию Парменида, миру 
идей Платона – противопоставляется Слово как воспринимаемая и в тоже 
время таинственная эзотерическая реальность. 

Слово как единство материального и идеального охватывает всё. 
Вместе с тем слово воспринимается и как возможная первопричина, и 
«расщепление» мира на противоположности, и как средство установления 
гармонии между различными частями целого. В идее органического со-
единения различного в целое, в более высокий порядок жизни, в космос, 
преодолевающий хаос, заключено выражение цивилизационного опыта. 

«Философию слова» в этом контексте можно трактовать как путь 
разгадки тайны магии слова. Почему слово воспринимается как первона-
чало, почему возникает вера в то, что силой слова можно изменять есте-
ственный ход природных и исторических процессов? Или короче – в чем 
исток сакральности слова? 

Разумеется, можно пойти привычным псевдонаучным путем и об-
нажить все «нелепости» сакрализации слов. Но цивилизационные меха-
низмы, воссоздающие вновь и вновь эту сакрализацию, от этого не изме-
нятся. Магия слова будет продолжать действовать, поскольку она – не 
просто нелепость или абсурд фантазии, но отражение реальной иерархии 
феноменов цивилизационного мира и вместе с тем средство формирова-
ния такой иерархии. Слово выполняет свою магическую функцию, по-
скольку оно осуществляет структурирование и артикулирование смыслов 
субъект-объектной реальности. Это – процесс открытия-фиксации, соз-
дающий новую духовную реальность, которая играет роль той общей для 
данного конкретного социума платформы и становится нравственным 
основанием для того, чтобы оценивать поступки отдельных индивидов, 



Предисловие 
 

 

10

 

миловать их или казнить. Сакральность слова определяется тем, что 
именно в нем может заключаться судьба каждого отдельного человека, его 
жизнь или смерть. 

В структурах материальных отношений действуют индивидуаль-
ные или частные интересы, которые невозможно представить в качестве 
общей нравственной платформы. К тому же эти интересы могут постоянно 
меняться под воздействием изменения реальных ситуаций жизни. 

В отличие от текучести материального эмпирического мира слово 
может нести в себе идеальную реальность, которая, как представляется, не 
подвергается эрозии ни под воздействием огня, ни под воздействием меча. 
Поскольку слово фиксирует сущность общего блага, оно превращается в 
энтелехию, потенциальную цель, к которой устремляется воля всех, а 
вместе с тем и ход цивилизационной эволюции. 

Сегодня мы воспринимаем многие сакральные слова как некую 
банальность, как общее место. Между тем человечество шло к ним, к этим 
понятиям многие века, апробируя их в собственных ситуациях жизни и 
смерти. 

Формирование сакрального контекста слов создает совершенно 
новую цивилизационную ситуацию, требующую точного словоупотреб-
ления. Смешение слов здесь становится столь же опасным, как и соеди-
нение химических элементов, образующих взрывчатое вещество. При 
таком смешении обычное убийство может быть представлено как свя-
щенное возмездие, как свершение правосудия, агрессия – как акт пре-
вентивной самозащиты, геноцид – как механизм совершенствования че-
ловеческой расы. 

Все это стало реальностью политической жизни в XX в. С этим 
«багажом», наполненным мешаниной разнородных в своей сущности 
цивилизационных смыслов, прикрытой внешним благородством слов, 
человечество «благополучно» переходит в новое тысячелетие. Очевидно, 
чем это может кончиться. 

Такие слова как Бог, Родина, Отечество фиксируют сакральность 
общих ценностей или региона совместной жизни. Такие понятия как лю-
бовь, семья, верность выражают адекватность отношений, способствую-
щих воспроизводству рода, ставящих нравственную границу на пути де-
структивной воли, которая также получает свое фиксированное выраже-
ние в словах-понятиях, являющихся антиподами сакральных смыслов. 

Цивилизация превращает слова в онтологию реальной жизни. И 
здесь слово выявляет свою реальную сущность как начало бытия. Слово 



Предисловие 
 

 

11

 

выявляет смысл феноменов, наполняет жизнь содержанием, отличающим 
ее от простого биологического существования. Теперь такое существо-
вание воспринимается как ничтожность бытия, как пустота. 

Исторически возникающие формы культуры выявляют различные 
механизмы обретения словом сакрального смысла. Научная ментальность, 
как известно, свободна от сакральности как таковой. Но это не значит, что 
механизмы обретения словом сакрального смысла и влияния на форми-
рование культуры не могут стать предметом научного анализа. Са-
кральный смысл не обязательно фиксируется в религиозной форме. По-
эзия слова также может выявлять его сакральное значение для человека 
как знание абсолютных для его жизни смыслов. 

Вместе с тем существует реальный вопрос: совместимо ли выяв-
ление сакрального смысла слов с ситуацией современного информаци-
онного общества? Ведь информационная галактика поставила все са-
кральные смыслы на общую информационную плоскость и тем самым 
сделала их относительными. 

Ситуация нравственного релятивизма и нигилизма, казалось бы, 
отвечает однозначно на этот вопрос. Однако эта ситуация еще не означает, 
что она соответствует цивилизационной истине. Для правильного ответа 
на этот вопрос необходимо уяснить специфику эпистемологии гумани-
тарного знания. Именно эту проблему и проясняет аналитический раздел 
ежегодника. 

Для гуманитарного знания, как знания научного, ключевой явля-
ется проблема объективности категорий организованного знания как 
предпосылки цивилизационной культуры и адекватного цивилизацион-
ного самосознания. 

Проблема адекватного цивилизационного самосознания не менее, 
если не более важна для информационного общества, чем для общества 
традиционного. Информационное общество, как любое другое, «нахо-
дится в проблеме» границ цивилизационного пути, выявления сущности 
своего цивилизационного субъекта, а также выяснения природы субъек-
тивной истины. Без самоопределения в этих истинах информационное 
общество также может испытать на себе действия духовной эрозии, как 
это случилось с Древним Римом. 

Особая проблема – это выяснение тех инкубаторов, в которых 
происходит созревание и появление на свет сакрального слова — как 
символа культуры. Здесь гуманитарное знание вынуждено идти эмпири-



Предисловие 
 

 

12

 

ческим путем, описывая различные формы коллективного духовного 
творчества. 

Секуляризация общественной жизни придает функции инкуба-
тора символов культуры художественной литературе, а затем различ-
ным формам аудиовизуальной культуры и, в первую очередь, — те-
левидению. Именно они теперь начинают играть ведущую роль в 
формировании ориентиров общественного поведения, его виртуальных 
образцов. Результаты этого формирования зависят от того, какие 
«светлые головы» их формируют и насколько эти головы осведомлены 
в цивилизационных проблемах. 

Профанность в этих вопросах приводит к тому, что цивилиза-
ционная функция слова начинает подчиняться либо идеологическому 
диктату, либо диктатуре посредственности. 

Как идеологическая диктатура, так и диктатура посредственности пре-
вращают в «чужого» всякого, кто иронически относится к ее претензиям на 
единоличное лидерство. Наглядно это проявилось в 90-е годы минувшего века, 
когда стало возможным превращение мата в язык литературы, доминирование 
примитивных текстов музыкальной эстрады, утверждение образцов словесной 
и иной распущенности как нормы жизни. 

Целенаправленная деструкция сакрального смысла слова приводит к 
полному разрушению духовного механизма, который обеспечивает переход 
человека из скотского состояния к жизни в медиуме высоких ценностей. Слово 
становится орудием демонического диктата, когда оно превращается в 
таран ценностей, которые в своей совокупности образуют лестницу 
духовного восхождения человека. Демонические падения оправдыва-
ются недостижимостью абсолюта как непротиворечивого идеала. Но в 
результате его отрицания происходит падение личности в бездонную 
пропасть нигилизма. 

Для России эта проблема приобрела необычайную остроту. Пе-
ред российским самосознанием возникли принципиальные вопросы, 
обойти которые уже невозможно. Особое место занимает вопрос о 
культурной идентичности, знании самих себя, своей внутренней ду-
ховной сущности как общего мотива цивилизационного поведения. 
Постоянная смена цивилизационных ориентации порождает такие ду-
ховные метаморфозы, которые окончательно запутали цивилизацион-
ное самосознание России. Перед каждым теперь стоит вопрос, удачно 
сформулированный австрийской поэтессой Ингеборг Бахман: 

 



Предисловие 
 

 

13

 

Как себя обрести? Я забыла, 
Кто, откуда я, путь мой каков, 
Сколько тел у меня уже было, 
Крыльев, листьев, копыт и клыков. 
 

Чтобы разобраться с «крыльями, клыками и копытами», нужна 
духовная идентичность. Жить в духовном вакууме значит жить среди 
«чужаков» непредсказуемых в своем поведении. Это – ситуация общего 
безумия в духовной пустоте. Ни тотальная компьютеризация, ни под-
ключение к Интернету не решают этой проблемы. 

В этой ситуации постоянно предпринимаются попытки внести в 
российское самосознание тот или иной «заморский» цивилизационный 
код. И это, кажется, вполне возможно сделать, если учесть особенности 
русского национального характера, которому многие исследователи 
приписывают черты женственности, склонности к терпению, кротости и 
пассивности. Но это не значит, что нация лишена наблюдательности и не 
видит всех слабостей и пороков тех, кто, прикрываясь словесной демаго-
гией, обнаруживает свою неспособность к решению ключевых и цивили-
зационных, и государственных проблем России. И когда такие деятели 
обращаются со своим торжественным заморским словом к нации, то 
возникает эффект превращения торжественного слова в пустой звук. Как 
сказал поэт: 

 
 
 
 
И касаясь торжества, 
Превращаясь в торжество, 
Рассыпаются слова 
И не значат ничего. 

Г.В.Иванов 
«Розы» 

Таким образом, сакральное слово, которое нельзя победить ни огнем, ни 
мечом, может лишиться своего священного смысла в силу особых семантиче-
ских процессов, протекающих в обществе. Эти процессы охватывают различные 
аспекты общественной жизни, коренным образом видоизменяя ее «дух». 

Представленные вниманию читателя материалы раскрывают, какими 
«странными» путями происходит превращение слов в символы культуры. Каза-



Предисловие 
 

 

14

 

лось бы, они составляют мозаичную картину. Однако на данном этапе гумани-
тарного знания именно такая мозаичная картина позволяет преодолеть односто-
ронний бихевиористский и рассудочно-знаковый подходы к интерпретации 
слова в цивилизационном контексте. 

Для культурологии как науки важным является раскрытие скрытых 
смыслов, которые содержат в себе словесные символы, а формирование таких 
символов происходит в сложной системе эзотерических знаний, мифологии и 
религии. Для того, чтобы понять эти скрытые механизмы, приходится приме-
нять постмодернистскую методологию, создавать теоретический коллаж. Ра-
зумеется, такая картина не снимает самого принципиального вопроса: Суще-
ствует ли та теоретическая нить Ариадны, с помощью которой можно найти 
адекватный исходный пункт цивилизационного мышления, выявления осо-
бенностей формирования духовного кода, определяющего массовое стремле-
ние к наполнению священным смыслом человеческих отношений, бесконеч-
ному восхождению к фундаментальным целям, обеспечивающим сохранность 
жизни и продолжение человеческого рода, а значит и воспроизводство изна-
чально базисных отношений, которые фиксируются в слове как вечные цен-
ности? Именно вечные ценности позволяют остановить бесконечное круго-
вращение общественного сознания в полярных крайностях. 

И здесь необходимо решить две задачи: во-первых, выявить эти вечные 
ценности и, во-вторых, придать им такую духовную форму, которая станет ос-
нованием общей направленности разума, воли и чувств человека. 

Привычные для нашего сознания абстрактные универсалии вряд ли 
способны решить эту задачу. 

Осознание цивилизационного целого оказывается возможным то-
гда, когда сакральное слово становится предпосылкой формирования 
образа-схемы, отчетливо определяющей общую стратегию массового 
поведения, тот тип духовного восприятия своего мира, который форми-
рует стремление к его воспроизводству как смысловому выражению 
вечных ценностей. 

Заметим, что даже сама постановка проблемы цивилизационной 
интерпретации слова как феномена культуры представляет немалые 
трудности. Коль скоро она осмыслена, возникает ясная теоретическая 
перспектива дальнейших исследований в этом направлении. Публикуемые 
материалы отчетливо показывают, что вокруг этой проблемы, как свое-
образной духовной оси, вращается гуманитарное знание в различных его 
ипостасях и в различные исторические эпохи.  

Л.В.Скворцов 


